La Santa Sede

Spes non confundit

BULA DE CONVOCACION
DEL JUBILEO ORDINARIO
DEL ANO 2025

FRANCISCO
Obispo de Roma

Siervo de los Siervos de Dios
a cuantos lean esta carta la esperanza les colme el corazén

[Multimedia]

1. «Spes non confundit», «la esperanza no defrauda» (Rm 5,5). Bajo el signo de la esperanza el
apostol Pablo infundia aliento a la comunidad cristiana de Roma. La esperanza también
constituye el mensaje central del proximo Jubileo, que segun una antigua tradicion el Papa
convoca cada veinticinco afos. Pienso en todos los peregrinos de esperanza que llegaran a
Roma para vivir el Aio Santo y en cuantos, no pudiendo venir a la ciudad de los apostoles Pedro
y Pablo, lo celebraran en las Iglesias particulares. Que pueda ser para todos un momento de
encuentro vivo y personal con el Sefior Jesus, «puerta» de salvacion (cf. Jn 10,7.9); con El, a
quien la Iglesia tiene la misidn de anunciar siempre, en todas partes y a todos como «nuestra
esperanza» (1 Tm1,1).

Todos esperan. En el corazén de toda persona anida la esperanza como deseo y expectativa del
bien, aun ignorando lo que traera consigo el manana. Sin embargo, la imprevisibilidad del futuro
hace surgir sentimientos a menudo contrapuestos: de la confianza al temor, de la serenidad al
desaliento, de la certeza a la duda. Encontramos con frecuencia personas desanimadas, que
miran el futuro con escepticismo y pesimismo, como si nada pudiera ofrecerles felicidad. Que el


https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2024/5/9/bolla-giubileo2025.html

Jubileo sea para todos ocasidn de reavivar la esperanza. La Palabra de Dios nos ayuda a
encontrar sus razones. Dejémonos conducir por lo que el apdstol Pablo escribié precisamente a
los cristianos de Roma.

Una Palabra de esperanza

2. «Justificados, entonces, por la fe, estamos en paz con Dios, por medio de nuestro Senor
Jesucristo. Por él hemos alcanzado, mediante la fe, la gracia en la que estamos afianzados, y por
él nos gloriamos en la esperanza de la gloria de Dios. [...] Y la esperanza no quedara defraudada,
porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu Santo, que nos
ha sido dado» (Rm 5,1-2.5). Los puntos de reflexion que aqui nos propone san Pablo son
multiples. Sabemos que la Carta a los Romanos marca un paso decisivo en su actividad de
evangelizacion. Hasta ese momento la habia realizado en el area oriental del Imperio y ahora lo
espera Roma, con todo lo que esta representa a los ojos del mundo: un gran desafio, que debe
afrontar en nombre del anuncio del Evangelio, el cual no conoce barreras ni confines. La Iglesia
de Roma no habia sido fundada por Pablo, pero él sentia vivo el deseo de llegar alli pronto para
llevar a todos el Evangelio de Jesucristo, muerto y resucitado, como anuncio de la esperanza que
realiza las promesas, conduce a la gloria y, fundamentada en el amor, no defrauda.

3. La esperanza efectivamente nace del amor y se funda en el amor que brota del Corazon de
Jesus traspasado en la cruz: «Porque si siendo enemigos, fuimos reconciliados con Dios por la
muerte de su Hijo, mucho mas ahora que estamos reconciliados, seremos salvados por su vida»
(Rm5,10). Y su vida se manifiesta en nuestra vida de fe, que empieza con el Bautismo; se
desarrolla en la docilidad a la gracia de Dios y, por tanto, esta animada por la esperanza, que se
renueva siempre y se hace inquebrantable por la accidén del Espiritu Santo.

En efecto, el Espiritu Santo, con su presencia perenne en el camino de la Iglesia, es quien irradia
en los creyentes la luz de la esperanza. El la mantiene encendida como una llama que nunca se
apaga, para dar apoyo y vigor a nuestra vida. La esperanza cristiana, de hecho, no engana ni
defrauda, porque esta fundada en la certeza de que nada ni nadie podra separarnos nunca del
amor divino: «¢ Quién podra entonces separarnos del amor de Cristo? ¢4 Las tribulaciones, las
angustias, la persecucion, el hambre, la desnudez, los peligros, la espada? [...] Pero en todo esto
obtenemos una amplia victoria, gracias a aquel que nos amoé. Porque tengo la certeza de que ni la
muerte ni la vida, ni los angeles ni los principados, ni lo presente ni lo futuro, ni los poderes
espirituales, ni lo alto ni lo profundo, ni ninguna otra criatura podra separarnos jamas del amor de
Dios, manifestado en Cristo Jesus, nuestro Senor» ( Rm 8,35.37-39). He aqui porqué esta
esperanza no cede ante las dificultades: porque se fundamenta en la fe y se nutre de la caridad, y
de este modo hace posible que sigamos adelante en la vida. San Agustin escribe al
respecto:«Nadie, en efecto, vive en cualquier género de vida sin estas tres disposiciones del
alma: las de creer, esperar, amar». [1]



3
4. San Pablo es muy realista. Sabe que la vida esta hecha de alegrias y dolores, que el amor se
pone a prueba cuando aumentan las dificultades y la esperanza parece derrumbarse frente al
sufrimiento. Con todo, escribe: «Mas aun, nos gloriamos hasta de las mismas tribulaciones,
porque sabemos que la tribulacién produce la constancia; la constancia, la virtud probada; la
virtud probada, la esperanza» (Rm 5,3-4). Para el Apéstol, la tribulacion y el sufrimiento son las
condiciones propias de los que anuncian el Evangelio en contextos de incomprensiéon y de
persecucion (cf. 2 Co 6,3-10). Pero en tales situaciones, en medio de la oscuridad se percibe una
luz; se descubre como lo que sostiene la evangelizacion es la fuerza que brota de la cruz y de la
resurreccion de Cristo. Y eso lleva a desarrollar una virtud estrechamente relacionada con la
esperanza: la paciencia. Estamos acostumbrados a quererlo todo y de inmediato, en un mundo
donde la prisa se ha convertido en una constante. Ya no se tiene tiempo para encontrarse, y a
menudo incluso en las familias se vuelve dificil reunirse y conversar con tranquilidad. La paciencia
ha sido relegada por la prisa, ocasionando un dafo grave a las personas. De hecho, ocupan su
lugar la intolerancia, el nerviosismo y a veces la violencia gratuita, que provocan insatisfaccion y
cerrazon.

Asimismo, en la era del internet, donde el espacio y el tiempo son suplantados por el “aqui y
ahora”, la paciencia resulta extrana. Si aun fuésemos capaces de contemplar la creacion con
asombro, comprenderiamos cuan esencial es la paciencia. Aguardar el alternarse de las
estaciones con sus frutos; observar la vida de los animales y los ciclos de su desarrollo; tener los
ojos sencillos de san Francisco que, en su Cantico de las criaturas, escrito hace 800 anos, veia la
creacion como una gran familia y llamaba al sol “hermano” y a la luna “hermana” [2]. Redescubrir
la paciencia hace mucho bien a uno mismo y a los demas. San Pablo recurre frecuentemente a la
paciencia para subrayar la importancia de la perseverancia y de la confianza en aquello que Dios
nos ha prometido, pero sobre todo testimonia que Dios es paciente con nosotros, porque es «el
Dios de la constancia y del consuelo» ( Rm 15,5). La paciencia, que también es fruto del Espiritu
Santo, mantiene viva la esperanza y la consolida como virtud y estilo de vida. Por lo tanto,
aprendamos a pedir con frecuencia la gracia de la paciencia, que es hija de la esperanza y al
mismo tiempo la sostiene.

Un camino de esperanza

5. Este entretejido de esperanza y paciencia muestra claramente cémo la vida cristiana es un
camino, que también necesita momentos fuertes para alimentar y robustecer la esperanza,
companera insustituible que permite vislumbrar la meta: el encuentro con el Sefor Jesus. Me
agrada pensar que fue justamente un itinerario de gracia, animado por la espiritualidad popular, el
que precedio la convocacién del primer Jubileo en el aflo 1300. De hecho, no podemos olvidar las
distintas formas por medio de las cuales la gracia del perdén ha sido derramada con abundancia
sobre el santo Pueblo fiel de Dios. Recordemos, por ejemplo, el gran “perdén” que san Celestino
V quiso conceder a cuantos se dirigian a la Basilica Santa Maria de Collemaggio, en L’Aquila,
durante los dias 28 y 29 de agosto de 1294, seis afios antes de que el Papa Bonifacio VIl



4
instituyese el Ao Santo. Asi pues, la Iglesia ya experimentaba la gracia jubilar de la misericordia.
E incluso antes, en el afio 1216, el Papa Honorio Il habia acogido la suplica de san Francisco
que pedia la indulgencia para cuantos fuesen a visitar la Porciuncula durante los dos primeros
dias de agosto. Lo mismo se puede afirmar para la peregrinacion a Santiago de Compostela; en
efecto, el Papa Calixto Il, en 1122, concedi6é que se celebrara el Jubileo en ese Santuario cada
vez que la fiesta del apdstol Santiago coincidiese con el domingo. Es bueno que esa modalidad
“extendida” de celebraciones jubilares continue, de manera que la fuerza del perdén de Dios
sostenga y acomparnie el camino de las comunidades y de las personas.

No es casual que /la peregrinacion exprese un elemento fundamental de todo acontecimiento
jubilar. Ponerse en camino es un gesto tipico de quienes buscan el sentido de la vida. La
peregrinacion a pie favorece mucho el redescubrimiento del valor del silencio, del esfuerzo, de lo
esencial. También el afo proximo los peregrinos de esperanza recorreran caminos antiguos y
modernos para vivir intensamente la experiencia jubilar. Ademas, en la misma ciudad de Roma
habra otros itinerarios de fe que se afadiran a los ya tradicionales de las catacumbas y las siete
iglesias. Transitar de un pais a otro, como si se superaran las fronteras, pasar de una ciudad a la
otra en la contemplacion de la creacion y de las obras de arte permitira atesorar experiencias y
culturas diferentes, para conservar dentro de si la belleza que, armonizada por la oracion,
conduce a agradecer a Dios por las maravillas que El realiza. Las iglesias jubilares, a lo largo de
los itinerarios y en la misma Urbe, podran ser oasis de espiritualidad en los cuales revitalizar el
camino de la fe y beber de los manantiales de la esperanza, sobre todo acercandose al
sacramento de la Reconciliacion, punto de partida insustituible para un verdadero camino de
conversion. Que en las Iglesias particulares se cuide de modo especial la preparacion de los
sacerdotes y de los fieles para las confesiones y el acceso al sacramento en su forma individual.

A los fieles de las Iglesias orientales, en especial a aquellos que ya estan en plena comunion con
el Sucesor de Pedro, quiero dirigir una invitacidn particular a esta peregrinacion. Ellos, que han
sufrido tanto por su fidelidad a Cristo y a la Iglesia, muchas veces hasta la muerte, deben sentirse
especialmente bienvenidos a esta Roma que es Madre también para ellos y que custodia tantas
memorias de su presencia. La Iglesia catdlica, que esta enriquecida por sus antiquisimas liturgias,
por la teologia y la espiritualidad de los Padres, monjes y tedlogos, quiere expresar
simbdlicamente la acogida a ellos y a sus hermanos y hermanas ortodoxos, en una época en la
qgue ya estan viviendo la peregrinacion del Via crucis; con la que frecuentemente son obligados a
dejar sus tierras de origen, sus tierras santas, de las que la violencia y la inestabilidad los
expulsan hacia paises mas seguros. Para ellos la experiencia de ser amados por la Iglesia —que
no los abandonara, sino que los seguira adondequiera que vayan— hace todavia mas fuerte el
signo del Jubileo.

6. El Afno Santo 2025 esta en continuidad con los acontecimientos de gracia precedentes. En el
ultimo Jubileo ordinario se cruzo el umbral de los dos mil anos del nacimiento de Jesucristo.
Luego, el 13 de marzo de 2015, convoqué un Jubileo extraordinario con la finalidad de manifestar



5
y facilitar el encuentro con el “Rostro de la misericordia” de Dios [3], anuncio central del Evangelio
para todas las personas de todos los tiempos. Ahora ha llegado el momento de un nuevo Jubileo,
para abrir de par en par la Puerta Santa una vez mas y ofrecer la experiencia viva del amor de
Dios, que suscita en el corazon la esperanza cierta de la salvacion en Cristo. Al mismo tiempo,
este Ano Santo orientara el camino hacia otro aniversario fundamental para todos los cristianos:
en el 2033 se celebraran los dos mil afos de la Redencion realizada por medio de la pasion,
muerte y resurreccion del Sefior Jesus. Nos encontramos asi frente a un itinerario marcado por
grandes etapas, en las que la gracia de Dios precede y acompana al pueblo que camina
entusiasta en la fe, diligente en la caridad y perseverante en la esperanza (cf. 1 Ts 1,3).

Apoyado en esta larga tradicién y con la certeza de que este Afno jubilar sera para toda la Iglesia
una intensa experiencia de gracia y de esperanza, dispongo que la Puerta Santa de la Basilica de
San Pedro, en el Vaticano, se abra a partir del 24 de diciembre del corriente afio 2024, dando
inicio asi al Jubileo ordinario. El domingo sucesivo, 29 de diciembre de 2024, abriré la Puerta
Santa de la Catedral de San Juan de Letran, que el 9 de noviembre de este ano celebrara los
1700 anos de su dedicacién. A continuacion, el 1 de enero de 2025, solemnidad de Santa Maria,
Madre de Dios, se abrira la Puerta Santa de la Basilica papal de Santa Maria la Mayor. Y, por
ultimo, el domingo 5 de enero se abrira la Puerta Santa de la Basilica papal de San Pablo
extramuros. Estas ultimas tres Puertas Santas se cerraran el domingo 28 de diciembre del mismo
ano.

Establezco ademas que el domingo 29 de diciembre de 2024, en todas las catedrales y
concatedrales, los obispos diocesanos celebren la Eucaristia como apertura solemne del Ao
jubilar, segun el Ritual que se preparara para la ocasion. En el caso de la celebracién en una
iglesia concatedral el obispo podra ser sustituido por un delegado designado expresamente para
ello. Que la peregrinacion desde una iglesia elegida para la collectio, hacia la catedral, sea el
signo del camino de esperanza que, iluminado por la Palabra de Dios, une a los creyentes. Que
en ella se lean algunos pasajes del presente Documento y se anuncie al pueblo la indulgencia
jubilar, que podra obtenerse segun las prescripciones contenidas en el mismo Ritual para la
celebracion del Jubileo en las Iglesias particulares. Durante el Afio Santo, que en las Iglesias
particulares finalizara el domingo 28 de diciembre de 2025, ha de procurarse que el Pueblo de
Dios acoja, con plena participacion, tanto el anuncio de esperanza de la gracia de Dios como los
signos que atestiguan su eficacia.

El Jubileo ordinario se clausurara con el cierre de la Puerta Santa de la Basilica papal de San
Pedro en el Vaticano el 6 de enero de 2026, Epifania del Sefnor. Que la luz de la esperanza
cristiana pueda llegar a todas las personas, como mensaje del amor de Dios que se dirige a
todos. Y que la Iglesia sea testigo fiel de este anuncio en todas partes del mundo.

Signos de esperanza



6
7. Ademas de alcanzar la esperanza que nos da la gracia de Dios, también estamos llamados a
redescubrirla en los signos de los tiempos que el Sefor nos ofrece. Como afirma el Concilio
Vaticano Il, «es deber permanente de la Iglesia escrutar a fondo los signos de la época e
interpretarlos a la luz del Evangelio, de forma que, acomodandose a cada generacion, pueda la
Iglesia responder a los perennes interrogantes de la humanidad sobre el sentido de la vida
presente y de la vida futura y sobre la mutua relacién de ambas». [4] Por ello, es necesario poner
atencion a todo lo bueno que hay en el mundo para no caer en la tentacidén de considernos
superados por el mal y la violencia. En este sentido, los signos de los tiempos, que contienen el
anhelo del corazén humano, necesitado de la presencia salvifica de Dios, requieren ser
transformados en signos de esperanza.

8. Que el primer signo de esperanza se traduzca en paz para el mundo, el cual vuelve a
encontrarse sumergido en la tragedia de la guerra. La humanidad, desmemoriada de los dramas
del pasado, esta sometida a una prueba nueva y dificil cuando ve a muchas poblaciones
oprimidas por la brutalidad de la violencia. ; Qué mas les queda a estos pueblos que no hayan
sufrido ya? s Como es posible que su grito desesperado de auxilio no impulse a los responsables
de las Naciones a querer poner fin a los numerosos conflictos regionales, conscientes de las
consecuencias que puedan derivarse a nivel mundial? ; Es demasiado sofar que las armas callen
y dejen de causar destruccion y muerte? Dejemos que el Jubileo nos recuerde que los que
«trabajan por la paz» podran ser «llamados hijos de Dios» (Mt 5,9). La exigencia de paz nos
interpela a todos y urge que se lleven a cabo proyectos concretos. Que no falte el compromiso de
la diplomacia por construir con valentia y creatividad espacios de negociacién orientados a una
paz duradera.

9. Mirar el futuro con esperanza también equivale a tener una vision de la vida llena de
entusiasmo para compartir con los demas. Sin embargo, debemos constatar con tristeza que en
muchas situaciones falta esta perspectiva. La primera consecuencia de ello es la pérdida del
deseo de transmitir la vida. A causa de los ritmos frenéticos de la vida, de los temores ante el
futuro, de la falta de garantias laborales y tutelas sociales adecuadas, de modelos sociales cuya
agenda esta dictada por la busqueda de beneficios mas que por el cuidado de las relaciones, se
asiste en varios paises a una preocupante disminucion de la natalidad. Por el contrario, en otros
contextos, «culpar al aumento de la poblacién y no al consumismo extremo y selectivo de algunos
es un modo de no enfrentar los problemas». [5]

La apertura a la vida con una maternidad y paternidad responsables es el proyecto que el
Creador ha inscrito en el corazon y en el cuerpo de los hombres y las mujeres, una misidén que el
Sefor confia a los esposos y a su amor. Es urgente que, ademas del compromiso legislativo de
los estados, haya un apoyo convencido por parte de las comunidades creyentes y de la
comunidad civil tanto en su conjunto como en cada uno de sus miembros, porque el deseo de los
Jjovenes de engendrar nuevos hijos e hijas, como fruto de la fecundidad de su amor, da una
perspectiva de futuro a toda sociedad y es un motivo de esperanza: porque depende de la



esperanza y produce esperanza.

La comunidad cristiana, por tanto, no se puede quedar atras en su apoyo a la necesidad de una
alianza social para la esperanza, que sea inclusiva y no ideoldgica, y que trabaje por un porvenir
que se caracterice por la sonrisa de muchos nifios y nifias que vendran a llenar las tantas cunas
vacias que ya hay en numerosas partes del mundo. Pero todos, en realidad, necesitamos
recuperar la alegria de vivir, porque el ser humano, creado a imagen y semejanza de Dios (cf. Gn
1,26), no puede conformarse con sobrevivir o subsistir mediocremente, amoldandose al momento
presente y dejandose satisfacer solamente por realidades materiales. Eso nos encierra en el
individualismo y corroe la esperanza, generando una tristeza que se anida en el corazén,
volviéndonos desagradables e intolerantes.

10. En el Aio jubilar estamos llamados a ser signos tangibles de esperanza para tantos hermanos
y hermanas que viven en condiciones de penuria. Pienso en los presos que, privados de la
libertad, experimentan cada dia —ademas de la dureza de la reclusién— el vacio afectivo, las
restricciones impuestas y, en bastantes casos, la falta de respeto. Propongo a los gobiernos del
mundo que en el Aio del Jubileo se asuman iniciativas que devuelvan la esperanza; formas de
amnistia o de condonacion de la pena orientadas a ayudar a las personas para que recuperen la
confianza en si mismas y en la sociedad,; itinerarios de reinsercion en la comunidad a los que
corresponda un compromiso concreto en la observancia de las leyes.

Es una exhortacion antigua, que surge de la Palabra de Dios y permanece con todo su valor
sapiencial cuando se convoca a tener actos de clemencia y de liberacion que permitan volver a
empezar: «Asi santificaran el quincuagésimo ano, y proclamaran una liberacion para todos los
habitantes del pais» ( Lv 25,10). El profeta Isaias retoma lo establecido por la Ley mosaica: el
Sefor «me envid a llevar la buena noticia a los pobres, a vendar los corazones heridos, a
proclamar la liberacion a los cautivos y la libertad a los prisioneros, a proclamar un ano de gracia
del Sefior» ( Is 61,1-2). Estas son las palabras que Jesus hizo suyas al comienzo de su ministerio,
declarando que él mismo era el cumplimiento del “aio de gracia del Senor” (cf. Lc 4,18-19). Que
en cada rincén de la tierra, los creyentes, especialmente los pastores, se hagan intérpretes de
tales peticiones, formando una sola voz que reclame con valentia condiciones dignas para los
reclusos, respeto de los derechos humanos y sobre todo la abolicion de la pena de muerte,
recurso que para la fe cristiana es inadmisible y aniquila toda esperanza de perdén y de
renovacion. [6] Para ofrecer a los presos un signo concreto de cercania, deseo abrir yo mismo
una Puerta Santa en una carcel, a fin de que sea para ellos un simbolo que invita a mirar al futuro
con esperanza y con un renovado compromiso de vida.

11. Que se ofrezcan signos de esperanza a los enfermos que estan en sus casas o en los
hospitales. Que sus sufrimientos puedan ser aliviados con la cercania de las personas que los
visitan y el afecto que reciben. Las obras de misericordia son igualmente obras de esperanza, que
despiertan en los corazones sentimientos de gratitud. Que esa gratitud llegue también a todos los



8
agentes sanitarios que, en condiciones no pocas veces dificiles, ejercitan su mision con cuidado
solicito hacia las personas enfermas y mas fragiles.

Que no falte una atencioén inclusiva hacia cuantos hallandose en condiciones de vida
particularmente dificiles experimentan la propia debilidad, especialmente a los afectados por
patologias o discapacidades que limitan notablemente la autonomia personal. Cuidar de ellos es
un himno a la dignidad humana, un canto de esperanza que requiere acciones concertadas por
toda la sociedad.

12. También necesitan signos de esperanza aquellos que en si mismos la representan: los
Jovenes. Ellos, lamentablemente, con frecuencia ven que sus suenos se derrumban. No podemos
decepcionarlos; en su entusiasmo se fundamenta el porvenir. Es hermoso verlos liberar energias,
por ejemplo cuando se entregan con tesén y se comprometen voluntariamente en las situaciones
de catastrofe o de inestabilidad social. Sin embargo, resulta triste ver jovenes sin esperanza. Por
otra parte, cuando el futuro se vuelve incierto e impermeable a los suefos; cuando los estudios no
ofrecen oportunidades y la falta de trabajo o de una ocupacion suficientemente estable amenazan
con destruir los deseos, entonces es inevitable que el presente se viva en la melancolia y el
aburrimiento. La ilusién de las drogas, el riesgo de caer en la delincuencia y la busqueda de lo
efimero crean en ellos, mas que en otros, confusion y oscurecen la belleza y el sentido de la vida,
abatiéndolos en abismos oscuros e induciéndolos a cometer gestos autodestructivos. Por eso,
que el Jubileo sea en la Iglesia una ocasion para estimularlos. Ocupémonos con ardor renovado
de los joévenes, los estudiantes, los novios, las nuevas generaciones. jQue haya cercania a los
joévenes, que son la alegria y la esperanza de la Iglesia y del mundo!

13. No pueden faltar signos de esperanza hacia los migrantes, que abandonan su tierra en busca
de una vida mejor para ellos y sus familias. Que sus esperanzas no se vean frustradas por
prejuicios y cerrazones; que la acogida, que abre los brazos a cada uno en razén de su dignidad,
vaya acompanada por la responsabilidad, para que a nadie se le niegue el derecho a construir un
futuro mejor. Que a los numerosos exiliados, desplazados y refugiados, a quienes los conflictivos
sucesos internacionales obligan a huir para evitar guerras, violencia y discriminaciones, se les
garantice la seguridad, el acceso al trabajo y a la instruccion, instrumentos necesarios para su
insercidn en el nuevo contexto social.

Que la comunidad cristiana esté siempre dispuesta a defender el derecho de los mas débiles.
Que generosamente abra de par en par sus acogedoras puertas, para que a nadie le falte nunca
la esperanza de una vida mejor. Que resuene en nuestros corazones la Palabra del Sefior que,
en la parabola del juicio final, dijo: «estaba de paso, y me alojaron», porque «cada vez que lo
hicieron con el mas pequefio de mis hermanos, lo hicieron conmigo» (Mt 25,35.40).

14. Signos de esperanza merecen los ancianos, que a menudo experimentan soledad y
sentimientos de abandono. Valorar el tesoro que son, sus experiencias de vida, la sabiduria que



9
tienen y el aporte que son capaces de ofrecer, es un compromiso para la comunidad cristiana y
para la sociedad civil, lamadas a trabajar juntas por la alianza entre las generaciones.

Dirijo un recuerdo particular a los abuelos y a las abuelas, que representan la transmision de la fe
y la sabiduria de la vida a las generaciones mas jovenes. Que sean sostenidos por la gratitud de
los hijos y el amor de los nietos, que encuentran en ellos arraigo, comprension y aliento.

15. Imploro, de manera apremiante, esperanza para los millares de pobres, que carecen con
frecuencia de lo necesario para vivir. Frente a la sucesion de oleadas de pobreza siempre
nuevas, existe el riesgo de acostumbrarse y resignarse. Pero no podemos apartar la mirada de
situaciones tan dramaticas, que hoy se constatan en todas partes y no solo en determinadas
zonas del mundo. Encontramos cada dia personas pobres o empobrecidas que a veces pueden
ser nuestros vecinos. A menudo no tienen una vivienda, ni la comida suficiente para cada jornada.
Sufren la exclusion y la indiferencia de muchos. Es escandaloso que, en un mundo dotado de
enormes recursos, destinados en gran parte a los armamentos, los pobres sean «la mayor parte
[...], miles de millones de personas. Hoy estan presentes en los debates politicos y econdmicos
internacionales, pero frecuentemente parece que sus problemas se plantean como un apéndice,
como una cuestidn que se anade casi por obligacion o de manera periférica, si es que no se los
considera un mero dano colateral. De hecho, a la hora de la actuacidon concreta, quedan
frecuentemente en el ultimo lugar». [7] No lo olvidemos: los pobres, casi siempre, son victimas, no
culpables.

Llamamientos a la esperanza

16. Haciendo eco a la palabra antigua de los profetas, el Jubileo nos recuerda que los bienes de
la tierra no estan destinados a unos pocos privilegiados, sino a todos. Es necesario que cuantos
poseen riquezas sean generosos, reconociendo el rostro de los hermanos que pasan necesidad.
Pienso de modo particular en aquellos que carecen de agua y de alimento. El hambre es un
flagelo escandaloso en el cuerpo de nuestra humanidad y nos invita a todos a sentir
remordimiento de conciencia. Renuevo el lamamiento a fin de que «con el dinero que se usa en
armas y otros gastos militares, constituyamos un Fondo mundial, para acabar de una vez con el
hambre y para el desarrollo de los paises mas pobres, de tal modo que sus habitantes no acudan
a soluciones violentas o engafnosas ni necesiten abandonar sus paises para buscar una vida mas
dignay. [8]

Hay otra invitacion apremiante que deseo dirigir en vista del Ano jubilar; va dirigida a las naciones
mas ricas, para que reconozcan la gravedad de tantas decisiones tomadas y determinen
condonar las deudas de los paises que nunca podran saldarlas. Antes que tratarse de
magnanimidad es una cuestidon de justicia, agravada hoy por una nueva forma de iniquidad de la
que hemos tomado conciencia: «Porque hay una verdadera “deuda ecologica”, particularmente
entre el Norte y el Sur, relacionada con desequilibrios comerciales con consecuencias en el



10
ambito ecoldgico, asi como con el uso desproporcionado de los recursos naturales llevado a cabo
histéricamente por algunos paises». [9] Como ensefa la Sagrada Escritura, la tierra pertenece a
Dios y todos nosotros habitamos en ella como «extranjeros y huéspedes» ( Lv 25,23). Si
verdaderamente queremos preparar en el mundo el camino de la paz, esforcémonos por remediar
las causas que originan las injusticias, cancelemos las deudas injustas e insolutas y saciemos a
los hambrientos.

17. Durante el préximo Jubileo se conmemorara un aniversario muy significativo para todos los
cristianos. Se cumpliran, en efecto, 1700 arfos de la celebracion del primer gran Concilio
ecumeénico de Nicea. Conviene recordar que, desde los tiempos apostdlicos, los pastores se han
reunido en asambleas en diversas ocasiones con el fin de tratar tematicas doctrinales y
cuestiones disciplinares. En los primeros siglos de la fe los sinodos se multiplicaron tanto en el
Oriente como en el Occidente cristianos, mostrando cuanto fuese importante custodiar la unidad
del Pueblo de Dios y el anuncio fiel del Evangelio. El Ao jubilar podra ser una oportunidad
significativa para dar concrecion a esta forma sinodal, que la comunidad cristiana advierte hoy
como expresion cada vez mas necesaria para corresponder mejor a la urgencia de la
evangelizacion: que todos los bautizados, cada uno con su propio carisma y ministerio, sean
corresponsables, para que por la multiplicidad de signos de esperanza testimonien la presencia
de Dios en el mundo.

El Concilio de Nicea tuvo la tarea de preservar la unidad, seriamente amenazada por la negacion
de la plena divinidad de Jesucristo y de su misma naturaleza con el Padre. Estuvieron presentes
alrededor de trescientos obispos, que se reunieron en el palacio imperial el 20 de mayo del ano
325, convocados por iniciativa del emperador Constantino. Después de diversos debates, todos
ellos, movidos por la gracia del Espiritu, se identificaron en el Simbolo de la fe que todavia hoy
profesamos en la Celebracion eucaristica dominical. Los padres conciliares quisieron comenzar
ese Simbolo utilizando por primera vez la expresiéon «Creemos» [10], como testimonio de que en
ese “nosotros” todas las Iglesias se reconocian en comunion, y todos los cristianos profesaban la
misma fe.

El Concilio de Nicea marcé un hito en la historia de la Iglesia. La conmemoracion de esa fecha
invita a los cristianos a unirse en la alabanza y el agradecimiento a la Santisima Trinidad y en
particular a Jesucristo, el Hijo de Dios, «de la misma naturaleza del Padre» [11], que nos ha
revelado semejante misterio de amor. Pero Nicea también representa una invitacion a todas las
Iglesias y comunidades eclesiales a seguir avanzando en el camino hacia la unidad visible, a no
cansarse de buscar formas adecuadas para corresponder plenamente a la oracidén de Jesus:
«Que todos sean uno: como tu, Padre, estas en mi y yo en ti, que también ellos sean uno en
nosotros, para que el mundo crea que tu me enviaste» ( Jn 17,21).

En el Concilio de Nicea se traté ademas el tema de la fecha de la Pascua. A este respecto,
todavia hoy existen diferentes posturas, que impiden celebrar el mismo dia el acontecimiento



11
fundamental de la fe. Por una circunstancia providencial, esto tendra lugar precisamente en el
Ano 2025. Que este acontecimiento sea una llamada para todos los cristianos de Oriente y de
Occidente a realizar un paso decisivo hacia la unidad en torno a una fecha comun para la Pascua.
Muchos, es bueno recordarlo, ya no tienen conocimiento de las disputas del pasado y no
comprenden como puedan subsistir divisiones al respecto.

Anclados en la esperanza

18. La esperanza, junto con la fe y la caridad, forman el triptico de las “virtudes teologales”, que
expresan la esencia de la vida cristiana (cf. 1 Co 13,13; 7 Ts 1,3). En su dinamismo inseparable,
la esperanza es la que, por asi decirlo, sefala la orientacion, indica la direccion y la finalidad de la
existencia cristiana. Por eso el apdstol Pablo nos invita a “alegrarnos en la esperanza, a ser
pacientes en la tribulacion y perseverantes en la oracion” (cf. Rm 12,12). Si, necesitamos que
“sobreabunde la esperanza” (cf. Rm 15,13) para testimoniar de manera creible y atrayente la fe y
el amor que llevamos en el corazon; para que la fe sea gozosa y la caridad entusiasta; para que
cada uno sea capaz de dar aunque sea una sonrisa, un gesto de amistad, una mirada fraterna,
una escucha sincera, un servicio gratuito, sabiendo que, en el Espiritu de Jesus, esto puede
convertirse en una semilla fecunda de esperanza para quien lo recibe. Pero, ¢ cual es el
fundamento de nuestra espera? Para comprenderlo es bueno que nos detengamos en las
razones de nuestra esperanza (cf. 1 P 3,15).

19. «Creo en la vida eterna» [12]: asi lo profesa nuestra fe y la esperanza cristiana encuentra en
estas palabras una base fundamental. La esperanza, en efecto, «es la virtud teologal por la que
aspiramos [...] a la vida eterna como felicidad nuestrax. [13] El Concilio Ecuménico Vaticano Il
afirma: «Cuando [...] faltan ese fundamento divino y esa esperanza de la vida eterna, la dignidad
humana sufre lesiones gravisimas —es lo que hoy con frecuencia sucede—, y los enigmas de la
vida y de la muerte, de la culpa y del dolor, quedan sin solucionar, llevando no raramente al
hombre a la desesperacidén». [14] Nosotros, en cambio, en virtud de la esperanza en la que
hemos sido salvados, mirando al tiempo que pasa, tenemos la certeza de que la historia de la
humanidad y la de cada uno de nosotros no se dirigen hacia un punto ciego o un abismo oscuro,
sino que se orientan al encuentro con el Senor de la gloria. Vivamos por tanto en la espera de su
venida y en la esperanza de vivir para siempre en El. Es con este espiritu que hacemos nuestra la
ardiente invocacion de los primeros cristianos, con la que termina la Sagrada Escritura: «jVen,
Sefor Jesus!» ( Ap 22,20).

20. Jesus muerto y resucitado es el centro de nuestra fe. San Pablo, al enunciar en pocas
palabras este contenido —utiliza s6lo cuatro verbos—, nos transmite el “nucleo” de nuestra
esperanza: «Les he trasmitido en primer lugar, lo que yo mismo recibi: Cristo murié por nuestros
pecados, conforme a la Escritura. Fue sepultado y resucito al tercer dia, de acuerdo con la
Escritura. Se apareci6 a Pedro y después a los Doce» ( 1 Co 15,3-5). Cristo murio, fue sepultado,
resucito, se aparecio. Por nosotros atraveso el drama de la muerte. El amor del Padre lo resucito



12
con la fuerza del Espiritu, haciendo de su humanidad la primicia de la eternidad para nuestra
salvacion. La esperanza cristiana consiste precisamente en esto: ante la muerte, donde parece
que todo acaba, se recibe la certeza de que, gracias a Cristo, a su gracia, que nos ha sido
comunicada en el Bautismo, «la vida no termina, sino que se transforma» [15] para siempre. En el
Bautismo, en efecto, sepultados con Cristo, recibimos en El resucitado el don de una vida nueva,
que derriba el muro de la muerte, haciendo de ella un pasaje hacia la eternidad.

Y si bien, frente a la muerte —dolorosa separacion que nos obliga a dejar a nuestros seres mas
queridos— no cabe discurso alguno, el Jubileo nos ofrecera la oportunidad de redescubrir, con
inmensa gratitud, el don de esa vida nueva recibida en el Bautismo, capaz de transfigurar su
dramaticidad. En el contexto jubilar, es significativo reflexionar sobre cdmo se ha comprendido
este misterio desde los primeros siglos de nuestra fe. Por ejemplo, los cristianos, durante mucho
tiempo construyeron la pila bautismal de forma octogonal, y todavia hoy podemos admirar
muchos bautisterios antiguos que conservan dicha forma, como en San Juan de Letran en Roma.
Esto indica que en la fuente baustismal se inaugura el octavo dia, es decir, el de la resurreccion,
el dia que va mas alla del tiempo habitual, marcado por la sucesién de las semanas, abriendo asi
el ciclo del tiempo a la dimensidn de la eternidad, a la vida que dura para siempre. Esta es la
meta a la que tendemos en nuestra peregrinacion terrena (cf. Rm 6,22).

El testimonio mas convincente de esta esperanza nos lo ofrecen los martires, que, firmes en la fe
en Cristo resucitado, supieron renunciar a la vida terrena con tal de no traicionar a su Seiior. Ellos
estan presentes en todas las épocas y son humerosos, quizas mas que nunca en nuestros dias,
como confesores de la vida que no tiene fin. Necesitamos conservar su testimonio para hacer
fecunda nuestra esperanza.

Estos martires, pertenecientes a las diversas tradiciones cristianas, son también semillas de
unidad porque expresan el ecumenismo de la sangre. Durante el Jubileo, por lo tanto, mi vivo
deseo es que haya una celebracion ecuménica donde se ponga de manifiesto la riqueza del
testimonio de estos martires.

21. 4 Qué sera de nosotros, entonces, después de la muerte? Mas alla de este umbral esta la vida
eterna con Jesus, que consiste en la plena comunion con Dios, en la contemplaciéon y
participacion de su amor infinito. Lo que ahora vivimos en la esperanza, después lo veremos en la
realidad. San Agustin escribia al respecto: «Cuando me haya unido a Ti con todo mi ser, nada
sera para mi dolor ni pena. Sera verdadera vida mi vida, llena de Ti». [16] 4 Qué caracteriza, por
tanto, esta comunion plena? El ser felices. La felicidad es la vocacion del ser humano, una meta
que atane a todos.

Pero, ¢ qué es la felicidad? ¢ Qué felicidad esperamos y deseamos? No se trata de una alegria
pasajera, de una satisfaccion efimera que, una vez alcanzada, sigue pidiendo siempre mas, en
una espiral de avidez donde el espiritu humano nunca esta satisfecho, sino que mas bien siempre



13
esta mas vacio. Necesitamos una felicidad que se realice definitivamente en aquello que nos
plenifica, es decir, en el amor, para poder exclamar, ya desde ahora: Soy amado, luego existo; y
existiré por siempre en el Amor que no defrauda y del que nada ni nadie podra separarme jamas.
Recordemos una vez mas las palabras del Apostol: «Porque tengo la certeza de que ni la muerte
ni la vida, ni los angeles ni los principados, ni lo presente ni lo futuro, ni los poderes espirituales, ni
lo alto ni lo profundo, ni ninguna otra criatura podra separarnos jamas del amor de Dios,
manifestado en Cristo Jesus, nuestro Sefior» (Rm 8,38-39).

22. Otra realidad vinculada con la vida eterna es el juicio de Dios, que tiene lugar tanto al culminar
nuestra existencia terrena como al final de los tiempos. Con frecuencia, el arte ha intentado
representarlo —pensemos en la obra maestra de Miguel Angel en la Capilla Sixtina— acogiendo
la concepcidn teoldgica de su tiempo y transmitiendo a quien observa un sentimiento de temor.
Aunque es justo disponernos con gran conciencia y seriedad al momento que recapitula la
existencia, al mismo tiempo es necesario hacerlo siempre desde la dimension de la esperanza,
virtud teologal que sostiene la vida y hace posible que no caigamos en el miedo. El juicio de Dios,
que es amor (cf. 7 Jn 4,8.16), no podra basarse mas que en el amor, de manera especial en
coémo lo hayamos ejercitado respecto a los mas necesitados, en los que Cristo, el mismo Juez,
esta presente (cf. Mt 25,31-46). Se trata, por lo tanto, de un juicio diferente al de los hombres y los
tribunales terrenales; debe entenderse como una relacion en la verdad con Dios amor y con uno
mismo en el corazon del misterio insondable de la misericordia divina. En este sentido, la Sagrada
Escritura afirma: «Tu ensefaste a tu pueblo que el justo debe ser amigo de los hombres y
colmaste a tus hijos de una feliz esperanza, porque, después del pecado, das lugar al
arrepentimiento [...] y, al ser juzgados, contamos con tu misericordia» ( Sb 12,19.22). Como
escribia Benedicto XVI,«en el momento del Juicio experimentamos y acogemos este predominio
de su amor sobre todo el mal en el mundo y en nosotros.El dolor del amor se convierte en nuestra
salvacion y nuestra alegria». [17]

El Juicio, entonces, se refiere a la salvacion que esperamos y que Jesus nos ha obtenido con su
muerte y resurreccion. Por lo tanto, esta dirigido a abrirnos al encuentro definitivo con El. Y dado
que no es posible pensar en ese contexto que el mal realizado quede escondido, este necesita
ser purificado, para permitirnos el paso definitivo al amor de Dios. Se comprende en este sentido
la necesidad de rezar por quienes han finalizado su camino terreno; solidarizandose en la
intercesidn orante que encuentra su propia eficacia en la comunion de los santos, en el vinculo
comun que nos une con Cristo, primogénito de la creacion. De esta manera la indulgencia jubilar,
en virtud de la oracion, esta destinada en particular a los que nos han precedido, para que
obtengan plena misericordia.

23. La indulgencia, en efecto, permite descubrir cuan ilimitada es la misericordia de Dios. No sin
razon en la antigtiedad el término “misericordia” era intercambiable con el de “indulgencia”,
precisamente porque pretende expresar la plenitud del perdon de Dios que no conoce limites.



14
El sacramento de la Penitencia nos asegura que Dios quita nuestros pecados. Resuenan con su
carga de consuelo las palabras del Salmo: «El perdona todas tus culpas y cura todas tus
dolencias; rescata tu vida del sepulcro, te corona de amor y de ternura. [...] El Sefor es
bondadoso y compasivo, lento para enojarse y de gran misericordia; [...] no nos trata segun
nuestros pecados ni nos paga conforme a nuestras culpas. Cuanto se alza el cielo sobre la tierra,
asi de inmenso es su amor por los que lo temen; cuanto dista el oriente del occidente, asi aparta
de nosotros nuestros pecados» (Sal 103,3-4.8.10-12). La Reconciliacién sacramental no es sélo
una hermosa oportunidad espiritual, sino que representa un paso decisivo, esencial e
irrenunciable para el camino de fe de cada uno. En ella permitimos que Sefor destruya nuestros
pecados, que sane nuestros corazones, que nos levante y nos abrace, que nos muestre su rostro
tierno y compasivo. No hay mejor manera de conocer a Dios que dejandonos reconciliar con El
(cf. 2 Co 5,20), experimentando su perddn. Por eso, no renunciemos a la Confesién, sino
redescubramos la belleza del sacramento de la sanacion y la alegria, la belleza del perdon de los
pecados.

Sin embargo, como sabemos por experiencia personal, el pecado “deja huella”, lleva consigo
unas consecuencias; no solo exteriores, en cuanto consecuencias del mal cometido, sino también
interiores, en cuanto «todo pecado, incluso venial, entrafia apego desordenado a las criaturas que
es necesario purificar, sea aqui abajo, sea después de la muerte, en el estado que se llama
Purgatorio». [18] Por lo tanto, en nuestra humanidad débil y atraida por el mal, permanecen los
“efectos residuales del pecado”. Estos son removidos por la indulgencia, siempre por la gracia de
Cristo, el cual, como escribié san Pablo VI, es «nuestra “indulgencia”». [19] La Penitenciaria
Apostdlica se encargara de emanar las disposiciones para poder obtener y hacer efectiva la
practica de la indulgencia jubilar.

Esa experiencia colma de perddn no puede sino abrir el corazon y la mente a perdonar. Perdonar
no cambia el pasado, no puede modificar lo que ya sucedio; y, sin embargo, el perdon puede
permitir que cambie el futuro y se viva de una manera diferente, sin rencor, sin ira ni venganza. El
futuro iluminado por el perdén hace posible que el pasado se lea con otros ojos, mas serenos,
aunque estén aun surcados por las lagrimas.

Durante el ultimo Jubileo extraordinario institui los Misioneros de la Misericordia, que siguen
realizando una mision importante. Que durante el proximo Jubileo también ejerciten su ministerio,
devolviendo la esperanza y perdonando cada vez que un pecador se dirige a ellos con corazon
abierto y espiritu arrepentido. Que sigan siendo instrumentos de reconciliacién y ayuden a mirar el
futuro con la esperanza del corazdn que proviene de la misericordia del Padre. Quisiera que los
obispos aprovecharan su valioso servicio, enviandolos especialmente alli donde la esperanza se
pone a dura prueba, como las carceles, los hospitales y los lugares donde la dignidad de la
persona es pisoteada; en las situaciones mas precarias y en los contextos de mayor degradacion,
para que nadie se vea privado de la posibilidad de recibir el perdon y el consuelo de Dios.



15
24. La esperanza encuentra en la Madre de Dios su testimonio mas alto. En ella vemos que la
esperanza no es un futil optimismo, sino un don de gracia en el realismo de la vida. Como toda
madre, cada vez que Maria miraba a su Hijo pensaba en el futuro, y ciertamente en su corazén
permanecian grabadas esas palabras que Simeon le habia dirigido en el templo: «Este nifio sera
causa de caida y de elevacidén para muchos en Israel; sera signo de contradiccion, y a ti misma
una espada te atravesara el corazény. (Lc 2,34-35). Por eso, al pie de la cruz, mientras veia a
Jesus inocente sufrir y morir, aun atravesada por un dolor desgarrador, repetia su “si”, sin perder
la esperanza y la confianza en el Sefor. De ese modo ella cooperaba por nosotros en el
cumplimiento de lo que habia dicho su Hijo, anunciando que «debia sufrir mucho y ser rechazado
por los ancianos, los sumos sacerdotes y los escribas; que debia ser condenado a muerte y
resucitar después de tres dias» (Mc 8,31), y en el tormento de ese dolor ofrecido por amor se
convertia en nuestra Madre, Madre de la esperanza. No es casual que la piedad popular siga
invocando a la Santisima Virgen como Stella maris, un titulo expresivo de la esperanza cierta de
que, en los borrascosos acontecimientos de la vida, la Madre de Dios viene en nuestro auxilio,
nos sostiene y nos invita a confiar y a seguir esperando.

A este respecto, me es grato recordar que el Santuario de Nuestra Sefiora de Guadalupe en la
Ciudad de México se esta preparando para celebrar, en el 2031, los 500 afos de la primera
aparicion de la Virgen. Por medio de Juan Diego, la Madre de Dios hacia llegar un revolucionario
mensaje de esperanza que aun hoy repite a todos los peregrinos y a los fieles: «;Acaso no estoy
yo aqui, que soy tu madre?». [20] Un mensaje similar se graba en los corazones en tantos
santuarios marianos esparcidos por el mundo, metas de numerosos peregrinos, que confian a la
Madre de Dios sus preocupaciones, sus dolores y sus esperanzas. Que en este Ano jubilar los
santuarios sean lugares santos de acogida y espacios privilegiados para generar esperanza.
Invito a los peregrinos que vendran a Roma a detenerse a rezar en los santuarios marianos de la
ciudad para venerar a la Virgen Maria e invocar su proteccion. Confio en que todos,
especialmente los que sufren y estan atribulados, puedan experimentar la cercania de la mas
afectuosa de las madres que nunca abandona a sus hijos; ella que para el santo Pueblo de Dios
es «signo de esperanza cierta y de consuelo». [21]

25. Mientras nos acercamos al Jubileo, volvamos a la Sagrada Escritura y sintamos dirigidas a
nosotros estas palabras: «Nosotros, los que acudimos a él, nos sentimos poderosamente
estimulados a aferrarnos a la esperanza que se nos ofrece. Esta esperanza que nosotros
tenemos es como un ancla del alma, solida y firme, que penetra mas alla del velo, alli mismo
donde Jesus entrd por nosotros, como precursor» (Hb 6,18-20). Es una invitacion fuerte a no
perder nunca la esperanza que nos ha sido dada, a abrazarla encontrando refugio en Dios.

La imagen del ancla es sugestiva para comprender la estabilidad y la seguridad que poseemos si
nos encomendamos al Sefor Jesus, aun en medio de las aguas agitadas de la vida. Las
tempestades nunca podran prevalecer, porque estamos anclados en la esperanza de la gracia,
qgue nos hace capaces de vivir en Cristo superando el pecado, el miedo y la muerte. Esta



16
esperanza, mucho mas grande que las satisfacciones de cada dia y que las mejoras de las
condiciones de vida, nos transporta mas alla de las pruebas y nos exhorta a caminar sin perder
de vista la grandeza de la meta a la que hemos sido llamados, el cielo.

El proximo Jubileo, por tanto, sera un Aho Santo caracterizado por la esperanza que no declina,
la esperanza en Dios. Que nos ayude también a recuperar la confianza necesaria —tanto en la
Iglesia como en la sociedad— en los vinculos interpersonales, en las relaciones internacionales,
en la promocién de la dignidad de toda persona y en el respeto de la creacion. Que el testimonio
creyente pueda ser en el mundo levadura de genuina esperanza, anuncio de cielos nuevos y
tierra nueva (cf. 2 P 3,13), donde habite la justicia y la concordia entre los pueblos, orientados
hacia el cumplimiento de la promesa del Sefor.

Dejémonos atraer desde ahora por la esperanza y permitamos que a través de nosotros sea
contagiosa para cuantos la desean. Que nuestra vida pueda decirles: «Espera en el Sefior y sé
fuerte; ten valor y espera en el Sefor» (Sal 27,14). Que la fuerza de esa esperanza pueda colmar
nuestro presente en la espera confiada de la venida de Nuestro Sefor Jesucristo, a quien sea la
alabanza y la gloria ahora y por los siglos futuros.

Dado en Roma, en San Juan de Letran, el 9 de mayo, Solemnidad de la Ascension de Nuestro
Serior Jesucristo, del ano 2024, duodécimo de Pontificado.

FRANCISCO

[1] Sermon 198, 2.

[2] Cf. Fuentes Franciscanas, n. 263, 6.10.

[3]1 Cf. Misericordiae Vultus, Bula de convocacion del Jubileo Extraordinario de la Misericordia, nn.
1-3.

[4] Const. past. Gaudium et spes, n. 4.

[5] Carta enc. Laudato si’, n. 50.

[6] Cf. Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 2267 .

[7] Carta enc. Laudato si’, n. 49.

[8] Carta enc. Fratelli tutti, n. 262.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#50
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#262

17
[9] Carta enc. Laudato si’, n. 51.

[10] Simbolo niceno: H. Denzinger — A. Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum definitionum et
declarationum de rebus fidei et morum, n. 125.

[11] Ibid,

[12] Simbolo de los Apdstoles: H. Denzinger — A. Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum
definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, n. 30.

[13] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 1817.

[14] Const. past. Gaudium et spes, n. 21.

[15] Misal Romano, Prefacio de difuntos |.

[16] Confesiones X, 28.

[17] Carta enc. Spe salvi, n. 47.

[18] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 1472.

[19] Carta ap. Apostolorum limina (23 mayo 1974), Il.

[20] Nican Mopohua, n. 119.

[21] Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, n. 68.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html

