VISITE PASTORALE A CAGLIARI

RENCONTRE AVEC LE MONDE DE LA CULTURE
DISCOURS DU PAPE FRANCOIS

Aula Magna de la Faculté pontificale régionale de théologie, Cagliari
Dimanche 22 septembre 2013

Chers amis, bon aprés-midi !

Je vous adresse a tous mes salutations cordiales. Je remercie le pére proviseur et les recteurs
magnifiques pour leurs paroles de bienvenue et je souhaite tout le bien possible au travail des
trois institutions. Je suis heureux d’avoir entendu qu'ils travaillent ensemble, comme des amis ;
cela est bon ! Je remercie et jencourage la faculté pontificale de théologie, qui nous accueille, en
particulier les péres jésuites, qui y accomplissent avec générosité leur précieux service, ainsi que
tout le corps académique. La préparation des candidats au sacerdoce reste un objectif primordial,
mais la formation des laics est aussi trés importante.

Je ne veux pas proposer une legon universitaire, méme si le contexte et vous-mémes, qui étes un
groupe trés qualifié, 'exigeraient sans doute. Je préfére offrir quelques réflexions a voix haute qui
partent de mon expérience d’homme et de pasteur de I'Eglise. Et pour cela, je me laisse guider
par un passage de 'Evangile, en en faisant une lecture « existentielle », celui des disciples
d’Emmads : deux disciples de Jésus qui, apres sa mort, quittent Jérusalem et rentrent dans leur
village. J’ai choisi trois mots-clés : désillusion, résignation, espérance.

Ces deux disciples portent dans leur cceur la souffrance et la désorientation pour la mort de
Jésus, ils sont dégus de la maniere dont ont fini les choses. On retrouve un sentiment analogue


https://www.vatican.va/content/francesco/fr/travels/2013/inside/documents/papa-francesco-cagliari-20130922.html

également dans notre situation actuelle : la déception, la désillusion, a cause d’une crise
economique et financiére, mais aussi écologique, éducative, morale, humaine. C’est une crise qui
touche le présent et 'avenir historique, existentiel de ’homme dans notre civilisation occidentale,
et qui finit ensuite par toucher le monde entier. Et quand je dis crise, je ne pense pas a une
tragédie. Les chinois, quand ils veulent écrire le mot crise, I'écrivent avec deux caractéres : le
caractere du danger et le caractere de 'opportunité. Quand nous parlons de crise, nous parlons
de dangers, mais aussi d’'opportunités. C’est le sens dans lequel j'utilise ce mot. Bien sar, chaque
époque de I'histoire porte en elle des éléments critiques, mais, au moins au cours des quatre
derniers siecles, jamais comme a notre époque a-t-on vu les certitudes fondamentales qui
constituent la vie des étres humains étre a ce point bousculées ? Je pense a la détérioration de
'environnement : cela est dangereux, pensons, en anticipant un peu, a la guerre de I'eau qui se
profile, aux déséquilibres sociaux, a la terrible puissance des armes — nous en avons beaucoup
parlé, ces derniers jours, au systéme économique et financier, qui a en son centre non pas
’lhomme mais I'argent, le dieu argent, au développement et au poids des moyens d’information,
avec tous leurs aspects positifs, de communication, de transport. C’est un changement qui touche
la maniére méme dont '’humanité poursuit son existence dans le monde.

Face a cette réalité quelles sont les réactions ? Revenons aux deux disciples d’Emmalds : dégus
face a la mort de Jésus, ils se montrent résignés et tentent de fuir la réalité, ils quittent Jérusalem.
Nous pouvons lire les mémes attitudes également en ce moment historique. Face a la crise il peut
y avoir la résignation, le pessimisme a I'égard de toute possibilité d’intervention efficace. Dans un
certain sens, c’est une maniére de « se désengager » de la dynamique méme de 'actuel tournant
historique, en dénongant ses aspects les plus négatifs avec une mentalité semblable a ce
mouvement spirituel et théologique du lle siécle aprés Jésus Christ qui est appelé « apocalyptique
». Nous avons cette tentation, de penser dans une perspective apocalyptique. Cette conception
pessimiste de la liberté humaine et des processus historiques conduit a une sorte de paralysie de
l'intelligence et de la volonté. La désilllusion conduit aussi a une sorte de fuite, a rechercher des «
iles » ou des moments de tréve. C’est quelque chose de similaire a I'attitude de Pilate, « s’en laver
les mains ». Une attitude qui apparait « pragmatique », mais qui, de fait, ignore le cri de justice,
d’humanité et de responsabilité sociale et conduit a I'individualisme, a I'hypocrisie, voire a une
sorte de cynisme. Telle est la tentation qui nous attend, si nous prenons cette route de désillusion
ou de déception.

Dés lors, nous nous demandons : y a-t-il une voie a parcourir dans notre situation ? Devons-nous
nous résigner ? Devons-nous laisser se voiler I'espérance ? Devons-nous fuir de la réalité ?
Devons-nous « nous en laver les mains » et nous renfermer sur nous-mémes ? Je pense non
seulement qu’il y a une route a parcourir, mais que c’est précisément le moment historique que
Nous vivons qui nous pousse a chercher et trouver des chemins d’espérance, qui ouvrent des
horizons nouveaux a notre société. Et ici, le réle de l'université est précieux. L’'université comme
lieu d’élaboration et de transmission du savoir, de formation a la « sagesse » au sens le plus
profond, d’éducation intégrale de la personne. Dans cette direction, je voudrais vous offrir



quelques breves pensées sur lesquelles réfléchir.

L’université comme lieu de discernement. |l est important de lire la réalité, en la regardant en face.
Les lectures idéologiques ou partielles ne servent pas, elles ne nourrissent que l'illusion et la
désillusion. Lire la réalité, mais aussi vivre cette réalité, sans peurs, sans fuites, et sans
catastrophismes. Toute crise, méme la crise actuelle, est un passage, le travail d’un
accouchement qui comporte peine, difficulté, souffrance, mais qui porte en lui I’horizon de la vie,
d’'un renouvellement, qui porte la force de I'espérance. Et cela, ce n’est pas une crise de «
changement », c’est une crise de « changement d’époque ». Ce qui change, c’est une époque, ce
ne sont pas des changements périodiques superficiels. La crise peut devenir un moment de
purification, pour revoir nos modéles économiques et sociaux et une certaine conception du
progres qui a nourri nos illusions, pour récupérer ’humain dans toutes ses dimensions. Le
discernement n’est pas aveugle, ni improvisé. Il se réalise sur la base de critéres éthiques et
spirituels, il implique que I'on s’interroge sur ce qui est bon, que I'on se réfere aux valeurs propres
a une vision de ’'homme et du monde, une vision de la personne dans toutes ses dimensions,
surtout dans celle spirituelle, transcendante. On ne peut jamais considérer la personne comme «
du matériel humain » ! C’est peut-étre la la proposition cachée du fonctionnalisme. L’université
comme lieu de « sagesse » a une fonction trés importante pour former au discernement pour
nourrir 'espérance. Quand le pelerin inconnu, qui est Jésus Ressuscité, accoste les deux
disciples d’Emmaldis, tristes et inconsolables, il n’essaie pas de cacher la réalité de la Crucifixion,
de I'apparente défaite qui a provoqué leur crise, au contraire, il les invite a lire la réalité pour les
guider a la lumiére de sa Résurrection : « O cceurs sans intelligence, lents a croire... Ne fallait-il
pas que le Christ endurat ces souffrances pour entrer dans sa gloire ? » (Lc 24, 25-26). Faire
preuve de discernement signifie ne pas fuir, mais lire sérieusement, sans préjugés, la réalité.

Un autre élément : l'université comme lieu ou s’élabore la culture de la proximité, la culture de la
proximité, voila une proposition. La culture du voisinage. L’isolement et le repli sur soi ou sur ses
propres intéréts ne sont jamais la voie a suivre pour redonner I'espérance et opérer un
renouvellement, mais c’est la proximité, c’est la culture de la rencontre. Isolement non, proximité
oui. Culture de I'affrontement non, culture de la rencontre, oui. L’université est le lieu privilégié ou
I'on encourage, I'on enseigne et I'on vit cette culture du dialogue, qui ne nivelle pas de maniére
indiscriminée les différences et les pluralismes — c’est I'un des risques de la mondialisation —, et
ne les exacerbe pas non plus en les faisant devenir un motif d’affrontement, mais ouvre a la
confrontation constructive. Cela signifie comprendre et mettre en valeur les richesses de l'autre,
en le considérant non pas avec indifférence ou avec crainte, mais comme un facteur de
croissance. Les dynamiques qui réglementent les relations entre les personnes, les groupes, les
nations, ne sont souvent pas des relations de proximité, de rencontre, mais d’affrontement. Je me
réfere encore au passage évangélique. Quand Jésus s’approche des deux disciples d’Emmauds, il
partage leur route, écoute leur lecture de la réalité, leur déception, et il dialogue avec eux.
Précisément de cette facon-1a, il rallume I'espérance dans leurs cceurs, ouvre de nouveaux
horizons qui existaient déja, mais que seule la rencontre avec le Ressuscité permet de



4
reconnaitre. N’ayez jamais peur de la rencontre, du dialogue, de la confrontation, méme entre
universités. A tous les niveaux. Ici nous sommes au siége de la faculté de théologie. Permettez-
moi de vous dire, n'ayez pas peur de vous ouvrir aussi aux horizons de la transcendance, a la
rencontre avec le Christ ou d’approfondir la relation avec Lui. La foi ne réduit jamais I'espace de la
raison, mais I'ouvre a une vision intégrale de 'lhomme et de la réalité, et elle est un rempart contre
le risque de réduire 'homme a « du matériel humain ».

Un dernier élément : 'université comme lieu de formation a la solidarité. Le mot solidarité
n’appartient pas seulement au vocabulaire chrétien, c’est un mot fondamental du vocabulaire
humain. Comme je I'ai dit aujourd’hui, c’est un mot qui, dans cette crise, risque d’étre effacé de
nos dictionnaires. Le discernement de la réalité, en assumant le moment de crise, la promotion
d’'une culture de la rencontre et du dialogue, orientent vers la solidarité, comme élément
fondamental pour un renouvellement de nos sociétés. La rencontre, le dialogue entre Jésus et les
deux disciples d’Emmatis, qui redonne espérance et renouvelle le chemin de leur vie, conduit au
partage. ils le reconnurent lorsqu’il rompit le pain. C’est le signe de I'Eucharistie, de Dieu qui se
fait si proche dans le Christ qu'il devient une présence constante, qu'il va jusqu’a partager sa vie.
Et cela dit a tout le monde, méme a ceux qui ne croient pas, que c’est précisément dans une
solidarité non dite, mais vécue, que les relations ne considérent plus I'autre comme du « matériel
humain », comme un « numéro », mais comme personne. Aucun pays, aucune société, le monde
entier, n'aura d’avenir si nous n’apprenons pas a étre tous plus solidaires. Donc solidarité comme
moyen de réaliser I'histoire, comme contexte vital ou les conflits, les tensions, et méme les
opposés, atteignent une harmonie qui engendre la vie. C’est Ia, en pensant a cette réalité de la
rencontre dans la crise, que j'ai trouvé dans les politiciens jeunes, une autre facon de penser la
politique ; je ne dis pas meilleure ou pas meilleure, mais une autre maniére: ils parlent autrement,
ils sont a la recherche... leur musique est différente de notre musique. N’ayons pas peur !
Ecoutons-les, parlons avec eux. lls ont une intuition, ouvrons-nous a leur intuition. C’est l'intuition
de la vie jeune. Je dis les politiciens jeunes, parce que c’est ce que j'ai entendu, mais les jeunes
en général, cherchent cette clef différente. Pour nous aider a la rencontre, il nous sera utile
d’écouter la musique de ces hommes politiques, ces « scientifiques », ces penseurs jeunes.

Avant de conclure, permettez-moi de souligner qu’a nous chrétiens, la foi elle-méme donne une
espérance solide qui pousse a discerner la réalité, a vivre la proximité et la solidarité, car Dieu lui-
méme est entré dans notre histoire, en devenant homme en Jésus, il a plongé dans notre
faiblesse, en se faisant proche de tous, montrant sa solidarité concréte, spécialement a I'’égard
des plus pauvres et des personnes dans le besoin, nous ouvrant un horizon infini et sir
d’espérance.

Chers amis, merci pour cette rencontre et pour votre attention; que I'espérance soit la lumiére qui
illumine toujours vos études et votre engagement. Et que le courage soit le rythme musical pour
aller de l'avant. Que le Seigneur vous bénisse !




Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana



