
La Santa Sede

INCONTRO CON I PARTECIPANTI ALLA PLENARIA DELLA
PONTIFICIA ACCADEMIA PER LA VITA

DISCORSO PREPARATO DAL SANTO PADRE FRANCESCO,
LETTO DA MONS. VINCENZO PAGLIA,

PRESIDENTE DELLA PONTIFICIA ACCADEMIA PER LA VITA

Sala Clementina
Venerdì, 28 febbraio 2020

 

Distinte Autorità,
illustri Signori e Signore,
cari fratelli e sorelle!

Vi saluto cordialmente in occasione dell’Assemblea generale della Pontificia Accademia per la Vita
e ringrazio Mons. Paglia per le sue cortesi parole. Sono grato per la loro presenza al Presidente
del Parlamento Europeo, al Direttore Generale della FAO, alle altre autorità e alle personalità nel
campo della tecnologia informatica. Saluto inoltre quanti partecipano dall’Auditorium Conciliazione
e mi rallegro per la presenza numerosa, anche di giovani: è un segno di speranza.

Le tematiche che avete affrontato in questi giorni riguardano uno dei cambiamenti più importanti
che caratterizzano il mondo di oggi. Anzi, potremmo dire che la “galassia digitale”, e in particolare
la cosiddetta “intelligenza artificiale”, si trova proprio al cuore del cambiamento d’epoca che stiamo
attraversando. L’innovazione digitale, infatti, tocca tutti gli aspetti della vita, sia personali sia
sociali. Essa incide sul nostro modo di comprendere il mondo e anche noi stessi. È sempre più
presente nell’attività e perfino nelle decisioni umane, e così sta cambiando il modo in cui
pensiamo e agiamo. Le decisioni, anche le più importanti come quelle in ambito medico,
economico o sociale, sono oggi frutto di volere umano e di una serie di contributi algoritmici. L’atto
personale viene a trovarsi al punto di convergenza tra l’apporto propriamente umano e il calcolo

http://www.academyforlife.va/content/pav/it.html
http://www.academyforlife.va/content/pav/it.html


automatico, cosicché risulta sempre più complesso comprenderne l’oggetto, prevederne gli effetti,
definirne le responsabilità.

Certo, l’umanità ha già vissuto nella sua storia sconvolgimenti profondi, come, ad esempio,
quando è stata introdotta la macchina a vapore, o l’elettricità, o l’invenzione della stampa che ha
rivoluzionato il modo di conservare e trasmettere informazioni. Oggi la convergenza tra diversi
saperi scientifici e tecnologici ha un effetto di amplificazione e consente di intervenire su fenomeni
di grandezza infinitesimale e di portata planetaria, fino al punto di rendere labili confini finora
considerati ben distinguibili: tra materia inorganica e organica, tra reale e virtuale, tra identità
stabili ed eventi in continua relazione tra loro.

Sul piano personale, l’epoca digitale cambia la percezione dello spazio, del tempo e del corpo.
Infonde un senso di espansione di sé che sembra non incontrare più limiti e l’omologazione si
afferma come criterio prevalente di aggregazione: riconoscere e apprezzare la differenza diventa
sempre più difficile. Sul piano socio-economico, gli utenti sono spesso ridotti a “consumatori”,
asserviti a interessi privati concentrati nelle mani di pochi. Dalle tracce digitali disseminate in
internet, gli algoritmi estraggono dati che consentono di controllare abitudini mentali e relazionali,
per fini commerciali o politici, spesso a nostra insaputa. Questa asimmetria, per cui alcuni pochi
sanno tutto di noi, mentre noi non sappiamo nulla di loro, intorpidisce il pensiero critico e
l’esercizio consapevole della libertà. Le disuguaglianze si amplificano a dismisura, la conoscenza
e la ricchezza si accumulano in poche mani, con gravi rischi per le società democratiche. Questi
pericoli non devono però nasconderci le grandi potenzialità che le nuove tecnologie ci offrono.
Siamo davanti a un dono di Dio, cioè a una risorsa che può portare frutti di bene.

Anche i temi di cui la vostra Accademia si è occupata fin dalla sua nascita si presentano oggi in
modo nuovo. Le scienze biologiche si avvalgono sempre più largamente dei dispositivi resi
disponibili dalla “intelligenza artificiale”. Questo sviluppo induce mutazioni profonde nel modo di
interpretare e gestire gli esseri viventi e le caratteristiche proprie della vita umana, che è nostro
impegno tutelare e promuovere, non solo nella sua costitutiva dimensione biologica, ma anche
nella sua irriducibile qualità biografica. La correlazione e l’integrazione fra la vita vivente e la vita
vissuta non possono essere rimosse a vantaggio di un semplice calcolo ideologico delle
prestazioni funzionali e dei costi sostenibili. Gli interrogativi etici che emergono dal modo in cui i
nuovi dispositivi possono – appunto – “disporre” della nascita e del destino delle persone
richiedono un rinnovato impegno per la qualità umana dell’intera storia comunitaria della vita.

Sono quindi grato alla Pontificia Accademia per la Vita per il cammino che ha intrapreso
sviluppando una seria riflessione, che ha favorito il dialogo tra discipline scientifiche diverse e
indispensabili per affrontare fenomeni così complessi.

Noto con soddisfazione che l’incontro di quest’anno vede la presenza di persone che hanno
importanti e differenti ruoli di responsabilità internazionali, sul piano scientifico, industriale e

2

http://www.academyforlife.va/content/pav/it.html


politico. Ne sono lieto e ve ne ringrazio. Come credenti infatti non abbiamo nozioni già prestabilite
con cui rispondere alle domande inedite che la storia oggi ci pone. Il nostro compito è piuttosto di
camminare insieme agli altri, ascoltando con attenzione e mettendo in collegamento esperienza e
riflessione. Dobbiamo lasciarci interpellare come credenti, perché la Parola e la Tradizione della
fede ci aiutino a interpretare i fenomeni del nostro mondo, individuando cammini di
umanizzazione, e pertanto di amorevole evangelizzazione, da percorrere insieme. Così potremo
dialogare in maniera proficua con tutti coloro che sono alla ricerca dello sviluppo umano,
mantenendo al centro della conoscenza e delle pratiche sociali la persona in tutte le sue
dimensioni, incluse quelle spirituali. Siamo di fronte a un compito che coinvolge la famiglia umana
nel suo complesso.

Alla luce di quanto detto, non basta la semplice educazione all’uso corretto delle nuove tecnologie:
non sono infatti strumenti “neutrali”, perché, come abbiamo visto, plasmano il mondo e impegnano
le coscienze sul piano dei valori. C’è bisogno di un’azione educativa più ampia. Occorre maturare
motivazioni forti per perseverare nella ricerca del bene comune, anche quando non ne deriva un
immediato tornaconto. Esiste una dimensione politica nella produzione e nell’uso della cosiddetta
“Intelligenza Artificiale”, che non riguarda solo la distribuzione dei suoi vantaggi individuali e
astrattamente funzionali. In altri termini: non basta semplicemente affidarci alla sensibilità morale
di chi fa ricerca e progetta dispositivi e algoritmi; occorre invece creare corpi sociali intermedi che
assicurino rappresentanza alla sensibilità etica degli utilizzatori e degli educatori.

Sono molte le competenze che intervengono nel processo di elaborazione degli apparati
tecnologici (ricerca, progettazione, produzione, distribuzione, utilizzo individuale e collettivo), e
ognuna comporta una specifica responsabilità. Si intravede una nuova frontiera che potremmo
chiamare “algor-etica” (cfr Discorso ai partecipanti al Congresso “Child Dignity in the Digital
World”, 14 novembre 2019). Essa intende assicurare una verifica competente e condivisa dei
processi secondo cui si integrano i rapporti tra gli esseri umani e le macchine nella nostra era.
Nella comune ricerca di questi obiettivi, i principi della Dottrina Sociale della Chiesa offrono un
contributo decisivo: dignità della persona, giustizia, sussidiarietà e solidarietà. Essi esprimono
l’impegno di mettersi al servizio di ogni persona nella sua integralità e di tutte le persone, senza
discriminazioni né esclusioni. Ma la complessità del mondo tecnologico ci chiede una
elaborazione etica più articolata, per rendere questo impegno realmente incisivo.

L’ “algor-etica” potrà essere un ponte per far sì che i principi si inscrivano concretamente nelle
tecnologie digitali, attraverso un effettivo dialogo transdisciplinare. Inoltre, nell’incontro tra diverse
visioni del mondo, i diritti umani costituiscono un importante punto di convergenza per la ricerca di
un terreno comune. Nel momento presente, peraltro, sembra necessaria una riflessione
aggiornata sui diritti e i doveri in questo ambito. Infatti, la profondità e l’accelerazione delle
trasformazioni dell’era digitale sollevano inattese problematiche, che impongono nuove condizioni
all’ethos individuale e collettivo. Certamente la Call che oggi avete firmato è un passo importante
in questa direzione, con le tre fondamentali coordinate su cui camminare: l’etica, l’educazione e il

3

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191114_convegno-child%20dignity.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191114_convegno-child%20dignity.html


diritto.

Cari amici, vi esprimo il mio sostegno per la generosità e il dinamismo con cui vi siete impegnati
ad avviare un processo di ripensamento così impegnativo e coraggioso. Vi invito a proseguirlo con
audacia e discernimento, alla ricerca delle vie di un coinvolgimento sempre più ampio di tutti
coloro che hanno a cuore il bene della famiglia umana. Invoco su di voi la benedizione di Dio,
perché il vostro cammino possa svolgersi con serenità e pace, in spirito di collaborazione. Vi
assista la Vergine Madre e vi accompagni la mia benedizione. E per favore, non dimenticatevi di
pregare per me. Grazie.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

4


