The Holy See

WIZYTA APOSTOLSKA
PAPIEZA FRANCISZKA
W BRAZYLII

SPOTKANIE Z BISKUPAMI
KONFERENCJI EPISKOPATU AMERYKI LACINSKIEJ
Z OKAZJI ZEBRANIA GENERALNEGO

PRZEMOWIENIE OJCA SWIETEGO

(Centrum Studiow Sumaré, Rio de Janeiro, 28 lipca 2013 r.)

Wprowadzenie

Dziekuje Panu za te sposobnos$¢, pozwalajgcg mi porozmawiac¢ z wami, bracia biskupi,
przewodniczgcy CELAM w czteroleciu 2011-2015. Od 57 lat CELAM stuzy 22 Konferencjom
Episkopatéw Ameryki Lacinskiej i Karaibow, wspotpracujgc solidarnie, i w duchu zasady
pomocniczos$ci, aby rozwija¢, ozywia¢, dynamizowac kolegialnos¢ biskupig i komunie miedzy
Kos$ciotami tego regionu i jego pasterzami.

Podobnie jak wy, ja réwniez bytem $wiadkiem silnego impulsu Ducha Swietego, nadanego V
Konferencji Ogdlnej Episkopatu Ameryki tacinskiej i Karaibow w Aparecidzie w maju 2007 r., ktory
nadal ozywia prace CELAM w zakresie upragnionej odnowy Kosciotow partykularnych. W wielu z
nich ta odnowa juz trwa. Chciatbym skoncentrowac te rozmowe na tym, co pozostato jako
dziedzictwo tego braterskiego spotkania, a co wszyscy nazwaliSmy Misjg Kontynentalna.

1. Charakterystyczne cechy Konferencji w Aparecidzie

V Konferencja miata cztery typowe cechy. Sg one jakby czterema filarami rozwoju Aparecidy,
stanowigcymi o jej oryginalnosci.


https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2013/outside/documents/papa-francesco-gmg-rio-de-janeiro-2013.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2013/outside/documents/papa-francesco-gmg-rio-de-janeiro-2013.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/travels/2013/outside/documents/papa-francesco-gmg-rio-de-janeiro-2013.html

1) Rozpoczecie bez dokumentu

Konferencje w Medellin, Puebli i Santo Domingo rozpoczynaty swoje prace od procesu
przygotowawczego, ktérego zwienczeniem byto swego rodzaju Instrumentum laboris, stuzace za
podstawe do dyskusji, rozwazan i zatwierdzenia dokumentu koncowego. Natomiast w Aparecidzie
uczestnictwo Kosciotéw partykularnych byto jakby drogg przygotowawczg, ktérej zwienczeniem
byt dokument podsumowujgcy. Choc¢ byt on punktem odniesienia podczas V Konferencji Ogolnej,
nie zostat przyjety jako dokument wyjsciowy. Praca poczatkowa polegata na zebraniu wypowiedzi
pasterzy o ich troskach w obliczu epokowych przemian oraz koniecznosci odnowy zycia ucznidw i
misjonarzy, poprzez ktére Chrystus utworzyt Kosciot.

2) Srodowisko modlitwy z ludem Bozym

Trzeba przypomnieé o srodowisku modlitwy, jakie tworzyty codzienne sprawowanie Eucharystii i
innych nabozenstw liturgicznych, w czasie ktorych zawsze towarzyszyty nam modlitwy ludu
Bozego. Skadinad, ze wzgledu na to, ze obrady odbywaty sie w podziemiach sanktuarium,
towarzyszacg im ,muzykg funkcjonalng” byty Spiewy i modlitwy wiernych.

3) Zaangazowanie w Misje Kontynentalng przedtuzeniem dokumentu

W tym kontekscie modlitwy i zycia wiary zrodzito sie pragnienie nowej Piecdziesigtnicy dla
Ko$ciota i zobowigzanie do podjecia Misji Kontynentalnej. Aparecida nie zakonczyta sie
dokumentem, jej przedtuzeniem jest Misja Kontynentalna.

4) Obecnos¢ Maryi, Matki Ameryki

Byta to pierwsza Konferencja Episkopatu Ameryki Lacinskiej i Karaibéw, ktoéra odbyta sie w
sanktuarium maryjnym.

3. Wymiary Misji Kontynentalnej

Misja Kontynentalna ma dwa wymiary: programowy i paradygmatyczny. Misja programowa, jak
wskazuje sama nazwa, polega na realizacji zadan o charakterze misyjnym. Natomiast misja
paradygmatyczna polega na umieszczeniu w kluczu misyjnym zwyczajnej dziatalnosci Kosciotéw
partykularnych. Oczywiscie, konsekwencjg tego jest cata dynamika reformy struktur koscielnych.
»Zmiana struktur” (z przestarzatych na nowe) nie jest owocem studium dotyczgcego organizaciji
koscielnego systemu funkcjonalnego, ktérego efektem bytaby reorganizacja statyczna, ale jest
konsekwencjg dynamiki misji. Tym, co powoduje obalenie przestarzatych struktur, co prowadzi do
przemiany serc chrzescijan, jest wtasnie misyjnosc. Stad znaczenie misji paradygmatyczne;j.

Misja Kontynentalna, zarbwno programowa jak i paradygmatyczna, wymaga powstania



3
Swiadomosci Kosciota, ktory sie organizuje, aby stuzy¢ wszystkim ochrzczonym i ludziom dobrej
woli. Uczen Chrystusa nie jest osobg wyizolowang w jakiej$ duchowosci intymistycznej, lecz jest
osobg we wspolnocie, aby dawacé siebie innym. Misja Kontynentalna wymaga zatem
przynaleznosci koscielne.

Takie ustawienie zagadnien, rozpoczynajgce sie od uczenia sie misyjnosci, pociggajgce za sobg
zrozumienie tozsamosci chrzescijanina jako przynaleznosci koscielnej, wymaga, abysmy jasno
okreslili, jakie sg aktualne wyzwania dotyczace bycia uczniem i misjonarzem. Wskaze jedynie na
dwa z nich: wewnetrzng odnowe Kosciofa oraz dialog ze Swiatem wspotczesnym.

Wewnetrzna odnowa Kosciofa

Konferencja w Aparecidzie wskazata na koniecznos¢ nawrécenia duszpasterskiego. To
nawrécenie oznacza wiare w Dobrg Nowine, wiare w Jezusa Chrystusa, ktéry przynosi krélestwo
Boze, w Jego ingerencje w sprawy swiata, w Jego obecnos$¢ zwyciezajgcg zto, wiare w pomoc i
przewodnictwo Ducha Swietego, wiare w Kosciét — Ciato Chrystusa, kontynuujace dynamike
wcielenia.

W tym sensie trzeba wiec, abysmy jako pasterze stawiali sobie pytania dotyczace Kosciotow,
ktorym przewodniczymy. Pytania te postuzg za przewodnik w analizowaniu stanu diecezji w
zakresie przyjecia ducha Aparecidy, i trzeba, abysmy je sobie stawiali czesto, jako rachunek
sumienia.

1. Czy staramy sie o to, aby nasza praca oraz praca naszych ksiezy byta bardziej duszpasterska
niz administracyjna? Kto jest gtbwnym beneficjentem pracy koscielnej, Kosciét jako organizacja,
czy tez caty lud Bozy?

2. Czy przezwyciezamy pokuse zwracania uwagi w sposob reaktywny na rodzace sie ztozone
problemy? Czy tworzymy nawyk proaktywny? Czy stwarzamy przestrzenie i okazje, by ukazywac
Boze mitosierdzie? Czy jestesmy Swiadomi odpowiedzialnosci za reformowanie dziatalnosci
duszpasterskiej i funkcjonowania struktur koscielnych, zabiegajgc o dobro wiernych i
spoteczenstwa?

3. Czy w praktyce czynimy wiernych swieckich uczestnikami Misji? Czy przekazujemy Stowo Boze
i udzielamy sakramentow z jasng swiadomoscig i przekonaniem, ze w nich objawia sie Duch
Swiety?

4. Czy stosujemy kryterium rozeznania duszpasterskiego, odwotujgc sie do rad diecezjalnych?
Czy te rady oraz rady parafialne ds. duszpasterskich i ekonomicznych sg rzeczywistymi
przestrzeniami uczestnictwa swieckich w konsultacji, organizaciji i planowaniu duszpasterstwa?
Dobre funkcjonowanie rad ma znaczenie decydujgce. Sadze, ze w tej dziedzinie jestesmy bardzo



zapoznieni.

5. Czy my, pasterze, biskupi i kaptani, mamy swiadomos¢ i przekonanie do misji wiernych
Swieckich i czy dajemy im swobode rozeznawania, zgodnie z ich drogg ucznidéw, misji, jakg im
powierza Pan? Czy ich wspieramy i im towarzyszymy, przezwyciezajgc wszelkie pokusy
manipulacji lub bezprawnego podporzadkowania? Czy jesteSmy zawsze otwarci na oczekiwania
dotyczace poszukiwania dobra Kosciota i jego misji w Swiecie?

6. Czy pomocnicy duszpasterzy i ogotem wierni czujg sie czescig Kosciota, czy utozsamiajg sie z
nim i przyblizajg go osobom ochrzczonym, dalekim i tym, ktorzy sie od niego oddalili?

Jak mozna zrozumie¢, chodzi tutaj o postawy. Nawrdcenie duszpasterskie dotyczy zasadniczo
postaw i reformy zycia. Przemiana postaw jest sitg rzeczy dynamiczna: ,zapoczatkowuje proces” i
mozna go jedynie ukierunkowywac, wspierajgc go i rozeznajac. Wazne jest, by nieustannie miec
Swiadomosé, ze busolg, chronigcg przed zagubieniem sie na tej drodze, jest tozsamosc¢ katolicka,
pojmowana jako przynaleznos¢ do Kosciota.

Dialog ze swiatem wspotczesnym

Warto przypomniec¢ stowa Soboru Watykanskiego Il: ,Rados¢ i nadzieja, smutek i lek ludzi w
naszych czasach, szczegodlnie ubogich i wszelkich ucisnionych, sg réwniez radoscig i nadzieja,
smutkiem i lekiem uczniow Chrystusa” (Konst. Gaudium et spes, 1). To jest podstawg dialogu ze
Swiatem wspotczesnym.

Odpowiedz na pytania egzystencjalne wspétczesnego cztowieka, zwtaszcza nowych pokolen, ze
zwroceniem uwagi na ich jezyk, wymaga owocnej przemiany, ktérej nalezy dokonac¢ z pomocg
Ewangelii, Magisterium i nauki spotecznej Kosciota. Istniejg najprzerdzniejsze scenariusze i
areopagi. Na przyktad, w tym samym miescie istniejg rézne ,wzorce wspdlnot”, tworzgce ,rézne
miasta”. Jesli bedziemy trzymac sie jedynie parametréw ,kultury, jaka byta od zawsze”, w istocie
kultury wiejskiej, wynikiem bedzie zniweczenie mocy Ducha Swietego. Bdg obecny jest wszedzie:
trzeba umie¢ Go odkry¢, aby moc Go gtosi¢ w jezyku kazdej kultury. A kazda rzeczywistosc,
kazdy jezyk ma odmienny rytm.

4. Niektére pokusy, na jakie narazeni sg uczniowie i misjonarze

Opcja na rzecz misyjnosci ucznia bedzie wystawiona na pokuse. Wazna jest umiejetno$¢
zrozumienia strategii ztego ducha, ktéra pomaga w rozeznaniu. Nie chodzi o to, by iS¢ wypedzacé
demony, ale po prostu o ewangeliczne spojrzenie i strategie. Wspomne tylko o niektorych
postawach, ukazujgcych Kosciot .kuszony”. Chodzi o poznanie pewnych aktualnych propozyciji,
ktore mogg sie wkrasc¢ do dynamiki bycia uczniem i misjonarzem, zatrzymac proces nawrocenia
duszpasterskiego, powodujac nawet jego niepowodzenie.



5
1. Ideologizacja oredzia ewangelicznego. Jest to pokusa, wystepujgca w Kosciele od samego
poczatku: poszukiwanie hermeneutyki interpretacji Ewangelii poza samym przestaniem
ewangelicznym i poza Kosciotem. Podam przyktad: Konferencja w Aparecidzie w pewnym
momencie doswiadczyta tej pokusy w formie ,wyjatowienia”. Postugiwano sie, i to byto dobre,
metodg ,widzie¢, osgdzi¢, dziata¢” (por. n. 19). Pokusa polegata na opowiedzeniu sie za
,widzeniem” catkowicie aseptycznym, neutralnym, co jest niemozliwe. Postrzeganie zawsze
uzaleznione jest od spojrzenia. Nie istnieje hermeneutyka aseptyczna. Pojawito sie wiec pytanie:
jakimi oczami mamy patrze¢ na rzeczywistos¢? Aparecida odpowiedziata: oczami ucznia. Tak
nalezy rozumieC nn. 20-32. Sg takze inne sposoby ideologizacji oredzia ewangelicznego, i
obecnie pojawiajg sie w Ameryce tacinskiej i na Karaibach propozycje o takim charakterze.
Wspomnimy tylko o niektérych z nich:

a) Redukcjonizm socjalizujgcy. Jest to ideologizacja najtatwiejsza do wykrycia. W pewnych
momentach byta bardzo silna. Chodzi o domaganie sie interpretacji w oparciu o hermeneutyke
wiasciwg dla nauk spotecznych. Obejmuje najréznorodniejsze pola: od liberalizmu rynkowego az
po kategoryzacje marksistowskie.

b) Ideologizacja psychologiczna. Chodzi o hermeneutyke elitarng, ktéra w ostatecznosci
sprowadza ,spotkanie z Jezusem Chrystusem” i jego dalszy rozwdj do dynamiki samopoznania.
Zazwyczaj szerzy sie ona gtownie na kursach duchowosci, rekolekcjach itp. W ostatecznosci
prowadzi do postawy zamkniecia we wiasnym obrebie. Nie ma w niej zdolnosci do transcendenciji i
w zwigzku z tym misyjnosci.

c) Propozycja gnostycka. Ma pewien wigzek z pokusg wczesniejszg. Zwykle wystepuje w grupach
elitarnych jako propozycja wyzszej duchowosci, dosy¢ odcielesnionej, prowadzgc do postaw
duszpasterskich typu ,quaestiones disputatae” [kwestie dyskutowane]. Byto to pierwsze
wypaczenie wspolnoty pierwszych chrzescijan, a pojawia sie ponownie w historii Kosciota w
nowych i zmienionych wersjach. Powszechnie nazywa sie ich ,katolikami oswieconymi” (jako ze
sg obecnie spadkobiercami kultury oswieceniowej).

d) Propozycja pelagianska. Pojawia sie zasadniczo w formie odnowy. W obliczu zta w KoSciele
poszukuje sie rozwigzania wytgcznie dyscyplinarnego, przywracajgc przestarzate postawy i wzory,
ktére nawet kulturowo nie moga by¢ znaczgce. W Ameryce tacinskiej zjawisko to wystepuje w
matych grupach, w niektérych nowych zgromadzeniach zakonnych, w przesadnym dgzeniu do
.bezpieczenstwa” doktrynalnego lub dyscyplinarnego. Zasadniczo jest ona statyczna, cho¢ mozna
sie spodziewac jakiejs dynamiki ad intra, dynamiki regresu. Usituje ,przywroci¢” utracong
przesztose.

2. Funkcjonalizm. Jego dziatanie w Ko$ciele jest paralizujgce. Bardziej niz samym podgzaniem
entuzjazmuje sie on ,tempem planowania marszruty”. Koncepcja funkcjonalizmu nie toleruje
tajemnicy, dgzy do skutecznosci. Sprowadza rzeczywisto$¢é Kosciota do struktury organizacji



pozarzadowej. Liczg sie jedynie sprawdzalne rezultaty i statystyki. Stgd mozna przej$¢ do
wszystkich form przedsiebiorczosci Kosciota. Jest to swego rodzaju ,teologia dobrobytu” w
aspekcie organizacyjnym duszpasterstwa.

3. Bardzo aktualng pokusg w Ameryce tacinskiej jest rowniez klerykalizm. Co ciekawe, w
wiekszosci przypadkow chodzi o grzeszny wspétudziat: ksigdz klerykalizuje, a cztowiek swiecki
chce by¢ klerykalizowany, bo w istocie jest to dla niego wygodniejsze. Zjawisko klerykalizmu jest
wyrazem w znacznej mierze braku dojrzatosci i chrzescijanskiej wolnosci czesci laikatu Ameryki
tacinskiej. Albo sie on nie rozwija (wiekszos¢), albo kryje pod ostonami ideologizacji, takich jak te,
o ktorych juz wspomnieliSmy, lub w przynaleznosci cze$ciowej i ograniczonej. Istnieje na naszych
ziemiach pewna forma wolnosci ludzi swieckich poprzez doswiadczenie ludu: katolik jako lud.
Tutaj widac¢ wiekszg autonomig, na ogét zdrowa, ktéra wyraza sie zasadniczo w poboznosci
ludowej. Rozdziat Dokumentu z Aparecidy o poboznosci ludowej opisuje dogtebnie ten wymiar.
Propozycja grup biblijnych, podstawowych wspdlnot koscielnych i rad duszpasterskich zmierza ku
przezwyciezaniu klerykalizmu i zwiekszeniu odpowiedzialnosci swieckich.

Moglibysmy dalej opisywaé pewne inne pokusy zagrazajace byciu uczniem i misjonarzem, ale
sadze, ze te wspomniane sg w tej chwili w Ameryce tacinskiej i na Karaibach najpowazniejsze i
najsilniejsze.

5. Niektére kryteria eklezjologiczne

1. Zaproponowane przez Aparecide Kosciotowi Ameryki Lacinskiej i Karaibow bycie uczniem i
misjonarzem jest droga, jakiej Bog pragnie na ,dzien dzisiejszy”. Wszelka projekcja utopijna (ku
przysztosci) czy w kierunku przywracaniu (ku przesztosci) nie jest z dobrego ducha. Bég jest
realny i objawia sie w ,dzis”. W odniesieniu do przesziosci Jego obecnosc¢ jawi sie nam jako
.pamiec” o wielkim dziele zbawienia zarébwno w Jego ludzie, jak i w kazdym z nas. W odniesieniu
do przysztosci jawi sie nam jako ,obietnica” i nadzieja. Bog byt obecny w przesztosci i pozostawit
swoj slad: pamie¢ pomaga nam Go spotkac. W przysztosci jest jedynie obietnica... i nie jest w
tysigcu i jednym ,wydarzeniu, ktére mogg miec¢ miejsce w przysztosci”. ,Dzis” jest najbardziej
podobne do wiecznosci. Co wiecej: ,dzis” jest przebtyskiem wiecznosci. W ,dzis” rozgrywa sie
zycie wieczne.

Bycie uczniem i misjonarzem to powotanie: to wezwanie i zaproszenie. Dotyczy konkretnego
,dzis”, ale w ,napieciu”. Nie ma statycznego bycia uczniem i misjonarzem. Uczen i misjonarz nie
moze istnieC dla siebie, jego immanencja tkwi w dgzeniu ku transcendencji ucznia i ku
transcendencji misji. Nie dopuszcza zamkniecie sie i odnoszenia do samego siebie: albo odnosi
sie do Jezusa Chrystusa, albo odnosi sie do ludu, ktéremu nalezy gtosi¢ Stowo Boze. Podmiot,
ktory przekracza siebie. Podmiot nastawiony na spotkanie: spotkanie z Mistrzem (ktéry
namaszcza nas na uczniow) i spotkanie z ludzmi, ktorzy czekajg na przepowiadanie.



7
Dlatego chciatabym powiedzie¢, ze pozycja ucznia i misjonarza nie jest pozycjg w centrum, lecz
na peryferiach: zyje ukierunkowany na peryferie... w tym te w wiecznosci, w spotkaniu z Jezusem
Chrystusem. W ewangelicznym przepowiadaniu mowienie o ,peryferiach egzystencjalnych”
oddala od centrum i zazwyczaj obawiamy sie wyjscia z centrum. Uczen i misjonarz jest
,zdecentralizowany”: centrum jest Jezus Chrystus, ktéry zwotuje i posyta. Uczen jest posytany na
peryferie egzystencjalne.

2. Koséciot jest instytucja, ale kiedy stawia siebie w ,,centrum”, sprowadza sie jedynie do wymiaru
funkcjonalnego i stopniowo przeksztatca sie w jakgs organizacje pozarzgdowg. Wtedy Kosciét
uwaza, ze ma wtasne Swiatto, i przestaje by¢ owym ,misterium lunae”, o ktorym mowig nam swieci
Ojcowie. Coraz bardziej zamyka sie, odnoszgc do samego siebie i stabnie w nim potrzeba bycia
misyjnym. Z ,instytucji” przeksztatca sie w ,dzieto”. Przestaje by¢ Oblubienica, a staje sie
zarzadca. Ze stugi przeksztatca sie w ,kontrolera”. Konferencja w Aparecidzie chce Kosciota
Oblubienicy, Matki, Stuzebnicy, sprzyjajgcego wierze, a nie nadmiernie kontrolujgcego wiare.

3. W Dokumencie z Aparecidy podane sg w sposob wyrazny dwie kategorie duszpasterskie,
wynikajgce z samej oryginalnosci Ewangelii, i mogg nam réwniez stuzyc¢ jako kryterium oceny, na
ile zyjemy eklezjalnie jako uczniowie i misjonarze: bliskos¢ i spotkanie. Zadna z tych kategorii nie
jest nowa, ale stanowig one sposob, w jaki Bdg objawit sie w dziejach. Jest On ,Bogiem bliskim”
swego ludu, a najwyzszym wyrazem tej bliskosci jest wcielenie. Jest to Bog, ktéry wychodzi na
spotkanie swego ludu. W Ameryce tacinskiej i na Karaibach istniejg duszpasterstwa ,odlegte”,
duszpasterstwa dyscyplinarne, przywigzujgce wielkg wage do zasad, zachowan, procedur
organizacyjnych... oczywiscie bez bliskosci, czutosci, bez serdecznosci. Ignoruje sie ,rewolucje
czutosci”, ktora spowodowata wcielenie Stowa. Istniejg duszpasterstwa zaprogramowane z tak
wielkg dozg dystansu, ze nie sg w stanie doprowadzi¢ do spotkania: spotkania z Jezusem
Chrystusem, spotkania z bracmi. Od tego typu duszpasterstwa mozna oczekiwac najwyzej
jakiegos prozelityzmu, ale nigdy nie dajg rezultatow w postaci wigczenia w Kosciot ani tez
przynaleznosci do Kosciofa. BliskoS¢ powoduje komunig i przynaleznos¢, umozliwia spotkanie.
Bliskos¢ przybiera forme dialogu i tworzy kulture spotkania. Probierzem blisko$ci i zdolnoSci
danego duszpasterstwa do spotkania jest homilia. Jakie sg nasze homilie? Czy nas przyblizajg do
przykfadu naszego Pana, ktory ,méwit jak ten, ktory ma wtadze”, czy tez sg jedynie pouczajace,
dalekie, abstrakcyjne?

4. Tym, kto kieruje duszpasterstwem, Misjg Kontynentalng (zaréwno programowa, jak i
paradygmatyczng), jest biskup. Musi on prowadzi¢, co nie oznacza wydawac rozkazy. Oprocz
zwrocenia uwagi na wielkie postaci episkopatu Ameryki tacinskiej, ktore wszyscy znamy,
chciatbym tutaj doda¢ kilka uwag na temat profilu biskupa, o ktorych juz méwitem nuncjuszom
podczas spotkania, jakie mieliSmy w Rzymie. Biskupi powinni by¢ pasterzami, bliskimi ludziom,
ojcami i braémi, cechowac sie wielkg tagodnoscig; by¢ cierpliwi i mitosierni. Majg by¢ ludzmi
mitujgcymi ubostwo, zaréwno ubdstwo wewnetrzne jako wolnos$¢ przed Panem, jak i ubdstwo
zewnetrzne, prostote i surowos¢ zycia. Ludzmi, ktérzy nie majq ,psychiki ksigzat”. Ludzmi, ktérzy



8
nie byliby zadni wtadzy, ale ktorzy byliby oblubiehcami jednego Kos$ciota, nie oczekujgc na inny.
Ludzmi zdolnymi do czuwania nad powierzong im owczarnig i troszczenia sie o to wszystko, co jg
utrzymuje w jednosci; winni czuwac¢ nad swoim ludem, zwracajgc uwage na ewentualne
zagrazajgce mu niebezpieczenstwa, ale przede wszystkim majg umacnia¢ nadzieje, aby w
sercach byto stonce i Swiatto. Ludzmi zdolnymi do wspierania z mitoscig i cierpliwoscig dziatania
Boga w Jego ludzie. Biskup, aby byt ze swym ludem, musi zajmowac trojakie miejsce: albo na
przedzie, aby wskazywac droge, albo w srodku, aby utrzymywac go w jednosci i chroni¢ przed
rozproszeniem, albo z tytu, aby nikt nie pozostat w tyle, ale takze i zasadniczo, poniewaz sama
owczarnia ma swoje wyczucie i potrafi znajdowac nowe drogi.

Nie chciatbym wdawac sie w dalsze szczegoty co do osoby biskupa, ale jedynie dodam,
obejmujgc siebie tym stwierdzeniem, ze jesteSmy nieco opdznieni w tym co dotyczy nawrdcenia
duszpasterskiego. Trzeba, abysmy sobie nieco wiecej pomagali w podejmowaniu krokow, jakich
Pan od nas oczekuje w tym ,dzisiaj” Ameryki Lacinskiej i Karaibow. | bytoby dobrze rozpoczgé juz
od tej chwili.

Dziekuje wam za cierpliwe wystuchanie moich stow. Wybaczcie nietad wyktadu, i prosze,
potraktujmy powaznie nasze powotanie stug swietego wiernego ludu Bozego, poniewaz w tym
wiasnie wypetnia sie i przejawia witadza: w zdolno$ci do stuzby. Dziekuje bardzo.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana



